
Grußwort zur Verabschiedung der Communität Kloster

Wülfinghausen 

am 05.10.2025

Sehr geehrte Präsidentin der Klosterkammer Frau Dr. Wernstedt,

liebe OLKRin Dr. Nicola Wendebourg, lieber Helmut Aßmann als 

Vertreter des Landeskirchenamtes,

liebe Freundinnen und Freude des Klosters Wülfnghausen,

liebe Sr.Reinhild , liebe Sr. Adelheid, liebe Schwestern der Communi-

tät!

Mit eurem Abschied aus Wülfinghausen endet an diesem 

Ort eine Ära. 

Ära ist ein großes Wort, ich weiß. Aber mit Bedacht ge-

wählt.

Und ich bin sicher, dass viele ehemalige Vikarinnen und Vi-

kare und viele Pastorinnen und Pastoren, die mit dem Na-

men „Wülfinghausen“ sehr besondere Erfahrungen verbin-

den, es ebenso empfinden. Durch euer Wirken ist dieser Ort 

für mich und viele andere zeitweise zu einer geistlichen 

Heimat, zu einer Art Kraftort geworden, von dem wir wich-

tige und prägende Impulse mitgenommen haben. 

Nicht nur in meiner geistlichen und theologischen Biogra-

phie habt Ihr mit eurer Art des gelebten Glaubens segensrei-

che Spuren hinterlassen. 

Als Teilnehmer eines der ersten Kurse in Geistlicher Beglei-

tung, die es in unserer Landeskirche gegeben hat, bin ich 

von 2004 – 2006 regelmäßig und auch danach noch oft und 

gerne in verschiedenen Funktionen hier gewesen. 

Und ich kann sagen: Wann immer ich hier gewesen bin, ob 

für wenige Stunden, für ein Wochenende oder für mehrere 

Tage: Ich bin immer getröstet, gestärkt und erfüllt von hier 

weg gefahren.

Ich habe das in dieser Form und dieser Dichte davor und da-

nach nicht mehr erlebt. Und werde es – jedenfalls an diesem

Ort – nicht mehr erleben.

1



Das Ende eine Ära.

Als ich Anfang der 2000er Jahre als noch junger Pastor aus 

meiner ersten Gemeinde in Wolfsburg hierher kam, drehten 

sich die kirchlichen Debatten auch schon um den  Mitglie-

derschwund, dem man auch damals schon mit der Regiona-

lisierung und Rationalisierung kirchlicher Strukturen zu be-

gegnen versuchte. Der damals vorherrschende Tenor in den 

Wolfsburger Strukturdebatten klang wie aus dem Handbuch

für Unternehmensberater: Kirche müsse sich im Sinne der 

freien Marktwirtschaft als religiös- gesellschaftliche Ser-

vice-Agentur (!) neu erfinden und auf dem Markt der Sinn-

stifter durch attraktivere Produkte behaupten. Gemeinden 

sollten eine Art  Markenbewusstsein entwickeln, ihren „uni-

que selling point“ herausstellen mit eigenem Logo und eige-

ner Werbestrategie usw..

Buchstäblich in Sichtweite der gerade neu entstandenen Au-

tostadt und eines damals noch boomenden KFZ-Herstellers 

schien diese Denke vielen als fortschrittlich und modern. 

Quasi alternativlos.

Ich fand sie eher geistlos.

Etwas erschöpft vom Pfarramtsalltag und ernüchtert von 

solchen Debatten kam ich hier zu Tagen der Stille an. Der 

Kontrast hätte größer nicht sein können: 

Ich traf auf eine Gruppe munterer Frauen in altmodisch-ehr-

würdig anmutender Kleidung, die in einem schönen etwas 

abgelegenen Kloster am Waldrand lebten und die unsereins 

mit offenen Herzen und großer Gastfreundschaft empfangen

haben. Die mit uns Schweigen und Hören eingeübt haben. 

Die uns aus der Bibel vorgelesen haben, die mit uns und für 

uns geharft, gesungen und gebetet haben, dass uns das Herz 

aufging und uns nicht selten auch Tränen der Rührung und 

Ergriffenheit in die Augen stiegen: 

Schwester Adelheid, Schwester Reinhild, Schwester Susan-

ne, Schwester Betty und all die anderen Schwestern, deren 

2



Namen ich nicht mehr erinnere und die für kürzere oder län-

gere Zeit aus Selbitz kamen, um den Konvent zu verstärken.

Hier war Kirche keine Service-Agentur im Modernisie-

rungs-Stress, hier war etwas lebendig von der spirituellen, 

das Leben in all seinen Dimensionen durchdringenden und 

befreienden Kraft des Evangeliums. 

Davon wollte ich etwas mitnehmen ins nüchtern-geschäftige

Wolfsburg und meldete mich zum 1. Kurs Geistliche Be-

gleitung an. (Nicola Wendebourg, eine Kollegin aus der 

Wolfsburger Nachbarschaft war damals auch dabei ;-))

Jetzt musste ich nur noch meinen Kirchenvorstand davon 

überzeugen, was ich da vorhatte und weshalb ich in der 

nächsten Zeit oft im Kloster Wülfinghausen sein würde. 

Ich tat das mit einem kleinen Dialog von Heinrich Heine, 

aus den Reisebildern von 1826.

»Aber, Herr Hyazinth, wie gefällt Ihnen denn die protestan-

tische Religion?«

»Die ist mir …. zu vernünftig, Herr Doktor, und gäbe es in 

der protestantischen Kirche keine Orgel, so wäre sie gar 

keine Religion. Unter uns gesagt, diese Religion schadet 

nichts und ist so rein wie ein Glas Wasser, aber, sie hilft 

auch nichts. ...(Sie) ist freilich eine sehr aufgeklärte Religi-

on, und es fehlt ihr an Schwärmerei und Wunder; indessen, 

ein bißchen Schwärmerei muß sie doch haben, ein ganz 

klein Wunderchen muß sie doch tun können, wenn sie sich 

für eine honette Religion ausgeben will.

So spottete vor 200 Jahren der evangelisch getaufte Hein-

rich Heine über die Protestanten. Und er hatte Recht. Bis 

heute gibt es in der ev. Theologie und Kirche eine starke 

Tendenz zum Rationalismus und zur Anpassung an eine im-

mer säkularer werdende Umwelt. 

Angepasst in diesem Sinne wart Ihr Wülfinghausener 

Schwestern ganz und gar nicht. Ihr habt religiöse Praktiken, 

Symbole und Rituale mit großer Freude und großer Selbst-

verständlichkeit gelebt. 

3



Das wurde nicht überall in unserer Landeskirche gerne ge-

sehen. Manche sahen in Wülfinghausen gar die finstere Ge-

genreformation am Werke.

Ich für mein Teil kann sagen: 

Die geistlichen Übungen und die Gespräche mit Sr. Adel-

heid, die einige Jahre meine geistliche Begleiterin gewesen 

ist, haben mir die Texte und die Frömmigkeit Luthers wie-

der ganz neu erschlossen: „Das christliche Leben ist nicht 

ein Frommsein, sondern ein Frommwerden, nicht eine Ge-

sundheit, sondern ein Gesundwerden, nicht ein Sein, son-

dern ein Werden, nicht eine Ruhe, sondern eine Übung…

 Es ist nicht das Ende, es ist aber der Weg.“ 

Und es spricht für den Humor unseres Gottes, dass ausge-

rechnet das Exerzitienbuch des Ignatius dazu beigetragen 

hat, Luther neu zu entdecken.

Ich komme zum Schluss:

Der Fromme von morgen wird ein 'Mystiker' sein, einer,

der etwas 'erfahren' hat, oder er wird nicht mehr sein. 

Karl Rahners Diktum von 1966 hat bis heute nichts von sei-

ner Aktualität verloren. 

Was ich hier gelernt und kennengelernt habe, ist eine au-

thentische Form, Erfahrungen mit dem lebendigen Gott zu 

machen und – vielleicht noch wichtiger -  eine reflektierte, 

theologisch verantwortete Weise, über solche Erfahrungen 

ins Gespräch zu kommen. Kurz: Geschwisterlich auf dem 

Weg zu sein zu dem Ziel, zu dem wir berufen sind. 

Denn das ist, was Kirche sein soll.

Ich wünsche euch Glück und Segen für euren Aufbruch und

Neubeginn im Wendland. 

4


